




NATIONAL ACADEMY OF SCIENCES  
OF THE REPUBLIC OF ARMENIA

INSTITUTE OF ARCHAEOLOGY AND ETHNOGRAPHY

PROCEEDINGS OF INSTITUTE  
OF ARCHAEOLOGY AND ETHNOGRAPHY

1

ARMENIAN FOLK CULTURE
XVII

TRADITION AND MODERNITY  
IN ARMENIAN CULTURE

FESTSCHRIFT FOR  
STEPAN LISITSIAN

ON THE OCCASION OF HIS 150TH BIRTHDAY

YEREVAN
IAE PUBLISHING HOUSE

2018



ՀԱՅԱՍՏԱՆԻ ՀԱՆՐԱՊԵՏՈՒԹՅԱՆ ԳԻՏՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐԻ  
ԱԶԳԱՅԻՆ ԱԿԱԴԵՄԻԱ

ՀՆԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ԱԶԳԱԳՐՈՒԹՅԱՆ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏ

ՀՆԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ԱԶԳԱԳՐՈՒԹՅԱՆ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏԻ 
ԱՇԽԱՏՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

1

ՀԱՅ ԺՈՂՈՎՐԴԱԿԱՆ ՄՇԱԿՈՒՅԹ
XVII

ԱՎԱՆԴԱԿԱՆԸ ԵՎ ԱՐԴԻԱԿԱՆԸ 
ՀԱՅՈՑ ՄՇԱԿՈՒՅԹՈՒՄ

ՍՏԵՓԱՆ ԼԻՍԻՑՅԱՆԻ  
ԾՆՆԴՅԱՆ 150-ԱՄՅԱԿԻՆ  
ՆՎԻՐՎԱԾ ԺՈՂՈՎԱԾՈՒ

ԵՐԵՎԱՆ
ՀԱԻ ՀՐԱՏԱՐԱԿՉՈՒԹՅՈՒՆ

2018



ՀՏԴ 71:391/395(=19)
ԳՄԴ 008+63.5(5Հ)
Հ 241

Տպագրվում է ՀՀ ԳԱԱ հնագիտության և ազգագրության  
ինստիտուտի գիտական խորհրդի որոշմամբ

Խմբագրական խորհուրդ 
Պավել Ավետիսյան (գլխավոր խմբագիր), Լևոն Աբրահամյան,  
Գրիգոր Արեշյան, Ռուբեն Բադալյան, Պիտեր Քաուի,  
Տորք Դալալյան (պատասխանատու քարտուղար), Պատրիկ 
Տօնապետեան, Միհրան Գալստյան, Սարգիս Հարությունյան,  
Թամար Հայրապետյան, Լորի Խաչատուրեան, Թեո վան Լինտ, 
Հարություն Մարության, Արմեն Պետրոսյան, Համլետ Պետրոսյան, 
Գագիկ Սարգսյան, Ադամ Սմիթ, Ջուստո Թրաինա

Editorial Board 
Pavel Avetisyan (editor-in-chief), Levon Abrahamian, Gregory Areshian, 
Rouben Badalyan, Peter Cowe, Tork Dalalyan (assistant editor),  
Patrick Donabédian, Mihran Galstyan, Sargis Harutyunyan, Tamar 
Hayrapetyan, Lori Khatchadourian, Theo van Lint, Harutyun Marutyan, 
Armen Petrosyan, Hamlet Petrosyan, Gagik Sargsyan, Adam Smith,  
Giusto Traina

Համարի խմբագիրներ`
Հարություն Մարության, Թամար Հայրապետյան, Սուրեն Հոբոսյան

Հ 241	 Հնագիտության և ազգագրության ինստիտուտի աշխատություններ, 1: Հայ ժո­
ղովրդական մշակույթ, XVII: Ավանդականը և արդիականը հայոց մշակույթում / 
ՀՀ ԳԱԱ հնագիտ. և ազգագր. ինստ.: Խմբ. Հ. Մարության, Թ. Հայրապետյան, Ս. 
Հոբոսյան. – Եր., ՀԱԻ հրատ., 2018. – 508 էջ: (Հնագիտության և ազգագրության 
ինստիտուտի աշխատություններ, 1):

Ժողովածուն նվիրված է ազգագրագետ Ստեփան Լիսիցյանի ծննդյան 150-ամյա­
կին: Նախատեսված է հումանիտար և հասարակական ոլորտի գիտնականների 
և հայոց մշակույթով հետաքրքրված ընթերցողների համար:

ՀՏԴ 71:391/395(=19)
ԳՄԴ 008+63.5(5Հ)

ISBN 978-9939-9178-2-5

© ՀՀ ԳԱԱ հնագիտության և ազգագրության ինստիտուտ, 2018



5

	 ԲՈՎԱՆԴԱԿՈՒԹՅՈՒՆ

	 Ներածություն	 9
1.	 Ստեփան Լիսիցյան (ծննդյան 150-ամյակի առթիվ)	 11
	 Լիլիա Վարդանյան

	 I. ՀԱՅՈՑ ՑԵՂԱՍՊԱՆՈՒԹՅՈՒՆ,  
ԻՆՔՆԱՊԱՇՏՊԱՆՈՒԹՅՈՒՆ, ՍՐԲԱԴԱՍՈՒՄ

2.	 «Թշնամու» կերպարի ձևավորման մեխանիզմն երը`  
որպես՝ բռնության զանգվածայնությունն ապահովող  
գործոններ Հայոց ցեղասպանության համատեքստում	 18

	 Հասմիկ Գրիգորյան

3.	 Մուսա լեռան հերոսամարտը՝ ըստ ականատես  
վերապրողների վկայությունների	 27

	 Վերժինե Սվազլյան

4.	 Անդրանիկ. բանահյուսական կերպարը	 41
	 Ալվարդ Ղազիյան

5.	 Հայոց ցեղասպանության նահատակների սրբադասումը՝  
որպես մշակութային երևույթ	 54

	 Հարություն Մարության

	 II. ՍՏԱԼԻՆԻԶՄ. ԵՐԵԿ ԵՎ ԱՅՍՕՐ

6.	 Кампания этнической депортации армян в 1949 г. и подконтингент 
«турки» среди спецпереселенцев «с Черноморского побережья»	 66

	 Грануш Харатян

7.	 Ալթայան աքսորը՝ որպես նորամուծությունների աղբյուր	 81
	 Լևոն Աբրահամյան

8.	 Անաստաս Միկոյանի արձանի տեղայնացումը՝  
որպես «հիշողության վայր»	 90

	 Հասմիկ Կնյազյան

	 III. ՀԻՆ ՈՒ ՆՈՐ ԳԱՂԹԱԿԱՆ-ՓԱԽՍՏԱԿԱՆ- 
ՆԵՐԳԱՂԹՅԱԼՆԵՐԸ ՀԱՅԱՍՏԱՆՈՒՄ

9.	 Սերնդափոխության հիմն ախնդիրները  
հայրենակցական միություններում	 106

	 Աննա Մարկոսյան

10.	 «Պանդի ուխտը»՝ որպես գետաշենցիների ինքնության հարացույց	 116
	 Գայանե Շագոյան, Արսեն Հակոբյան, Վիկտորիա Խուրշուդյան

11.	 Ադրբեջանահայ փախստականների (1988-1992 թթ.) ինտեգրման  
և քաղաքացիության ձեռքբերման գործընթացը	 126

	 Շուշանիկ Ղազարյան



6

Բովանդակություն

12.	 Հայաստան տեղափոխված սիրիահայերի  
հարմարվելու գործընթացը 	 135

	 Արմենուհի Ստեփանյան

13.	 Լեզուն որպես սիրիահայերի մշակութային ադապտացիայի  
կարևոր բաղադրիչ (էթնոսոցիոլոգիական ուսումն ասիրություն)	 143

	 Գայանե Հակոբյան

	 IV. ԹԱՆԳԱՐԱՆԱՅԻՆ ԻՐԵՐԻ ԱԶԳԱԳՐՈՒԹՅՈՒՆ
14.	 Փողի տեսակները և դրանց ծիսական նշանակությունը	 156
	 Արմինե Զոհրաբյան

15.	 Հայկական գորգերի հորինվածքների ու զարդաձևերի  
դրսևորումն երը միջնադարյան իսպանական գորգերում	 168

	 Լիլիա Ավանեսյան

16.	 Վիշապազարդ վզնոցներ	 179
	 Աստղիկ Իսրայելյան

17.	 К вопросу о популяризации этнографических артефактов  
и коллекций в современных условиях рыночных отношений	 193

	 Лианна Геворкян

	 V. ՀԱՎԱՏՔ, ԾԵՍ ԵՎ ՏՈՆ
18. 	 Трепанации в эпоxу поздней бронзы и в раннем железном веке 

(по антропологическим материалам из могильников с территории 
Лорийского района Армении)	 206

	 Анаит Худавердян, Сурен Обосян

19.	 Հրաշքի գործոնը Մոկաց կրոնաեկեղեցական ավանդություններում	 217
	 Էսթեր Խեմչյան

20.	 Մարմն ից դուրս գտնվող հոգին հայկական  
հրաշապատում հեքիաթներում	 231

	 Թամար Հայրապետյան

21.	 Աստվածահայտնության քառասնորդաց (հիսնակաց) պահքը  
(պատմական համառոտ ակնարկ)	 243

	 Հասմիկ Աբրահամյան

22.	 Աղվանքում Վարազ-Տրդատի վահանով  
վերաբերման ծեսի մասին	 255

	 Արտակ Դաբաղյան

23.	 Թատերականացված ծեսի սեղմ արտացոլումը  
մի բուսանվան մեջ	 263

	 Էմմա Պետրոսյան, Զարուհի Սուջյան

24.	 Թաղումն եր, որոնք կարելի է լուսանկարել և թաղումն եր,  
որոնք չի կարելի լուսանկարել	 269

	 Սմբատ Հակոբյան



7

Բովանդակություն

25.	 Սամցխե-Ջավախքի հայ կաթոլիկ համայնքը  
(պատմազգագրական ուսումն ասիրության փորձ)	 279

	 Սոսե Գրիգորյան

	 VI. ՍՐԲԱՎԱՅՐ ԵՎ ԵԿԵՂԵՑԻ
26.	 Արագածի Տիրինկատար սրբավայրը	 290
	 Արսեն Բոբոխյան

27.	 Միջնադարյան Սաղմոսավանքի սրբությունները	 302
	 Աշոտ Մանուչարյան

28.	 Կասիոս լեռը Անտիոքի շրջանի հայոց աւանդազրոյցներուն  
եւ հաւատալիքներուն մէջ	 313

	 Յակոբ Չոլաքեան

29.	 Երկու եկեղեցի, երկու համայնք. նորակառույց եկեղեցիների  
կրոնա-սոցիալական ենթատեքստը	 328

	 Յուլիա Անտոնյան

	 VII. ԺԱՄԱՆՑ
30.	 Սրճարանային միջավայրը Երևանում.  

արևելյան տարածք՝ արևմտյան հետագծով	 340
	 Գոհար Ստեփանյան

31.	 Ազատ ժամանակի կառուցվածքի փոփոխությունները 
Հայաստանի Հանրապետության քաղաքային բնակավայրերում	 353

	 Ռուբեն Օհանջանյան

	 VIII. ՀԱՆՐԱՅԻՆ ԽՈՍՈՒՅԹ ԵՎ ՎԱՐՔ
32.	 Մշակույթի և արդի մի շարք հիմն ախնդիրների  

փոխառնչությունները հայաստանյան հանրային ընկալումն երում	 366
	 Նիկոլ Մարգարյան, Մելինե Թորոսյան

33.	 Միջսեռային հաղորդակցության որոշ  
առանձնահատկություններ հետխորհրդային Հայաստանում	 383

	 Լիլիթ Մանուկյան

	 IX. ԵՐԿՐԱԳՈՐԾՈՒԹՅՈՒՆ ԵՎ ՀԱՎԱՔՉՈՒԹՅՈՒՆ
34.	 Երկրագործական մշակույթը Հայաստանում  

17-րդ դարում՝ ըստ պատմագիրներ  
Զաքարիա Քանաքեռցու և Զաքարիա Ագուլեցու	 392

	 Քրիստինե Պապիկյան

35.	 Վայրի մրգերի հավաքչության արդի դրսևորումն երը Լոռիում	 403
	 Անժելա Ամիրխանյան

	 X. ՀԵՐՈՍԱՎԵՊ
36.	 Հայ ժողովրդական հերոսական էպոսը	 414
	 Արմեն Պետրոսյան



8

Բովանդակություն

37.	 Արամ Ղանալանյանը` «Սասնա ծռեր» հերոսավեպի  
պատումն երի գրառող և վերամշակող	 426

	 Աննա Պողոսյան

38.	 Կրոնածիսական տարրերը «Սասնա ծռեր» հերոսավեպում	 439
	 Սարգիս Հարությունյան

	 XI. ՀԵՔԻԱԹ
39.	 Նվիրատու և խորհրդատու կենդանիները  

հայ ժողովրդական հեքիաթներում	 446
	 Մարինե Խեմչյան

40.	 Հեքիաթասացությունը մեր օրերում	 458
	 Նվարդ Վարդանյան

	 XII. ԲԱՆԱՀՅՈՒՍԱԿԱՆ ՓՈՔՐ ԺԱՆՐԵՐ
41.	 Մանկական զվարճախոսությունների թեմատիկ դրսևորումն երը	 470
	 Արմեն Սարգսյան

42.	 Բանահյուսական և ազգագրական նյութերի կենցաղավարումը  
Արարատի մարզի Վեդու տարածաշրջանում	 484

	 Սվետլանա Վարդանյան, Հասմիկ Մարգարյան

43.	 Հայերեն յուրահատուկ բառեր  
Թուրքիայի համշենցիների խոսվածքում	 491

	 Սերգեյ Վարդանյան

Հապավումներ	 503
Contents	 504



VII

ԺԱՄԱՆՑ



340

30

ՍՐՃԱՐԱՆԱՅԻՆ ՄԻՋԱՎԱՅՐԸ ԵՐԵՎԱՆՈՒՄ.  
ԱՐԵՎԵԼՅԱՆ ՏԱՐԱԾՔ՝ ԱՐԵՎՄՏՅԱՆ ՀԵՏԱԳԾՈՎ

Գոհար Ստեփանյան*

Մոդեռն քաղաքային մշակույթի ձևավորումը սերտորեն կապված է սրճա­
րանային տարածքի զարգացման հետ: Երևանն այս առումով բացառու­
թյուն չէ: Չհաշված առանձին սրճարանների/թեյարանների ի հայտ գա­
լը 20-րդ դ. առաջին տասնամյակում` երևանյան քաղաքային առօրյայում 
սրճարանային մշակույթի ձևավորման մասին ավելի որոշակիորեն կա­
րելի է խոսել 1920 –30-ական թթ. սկսած: Դա զգալի չափով կապված է 
հայրենադարձության հետ: Հայրենադարձների, մասնավորապես, ֆրան­
սահայերի ձեռնարկումն երի արդյունքում երևանյան առօրյայի մեջ նկա­
տելի տեղ գրավեց սրճախմությունն ու սրճարանային նոր մշակույթը` որ­
պես եվրոպական առօրեականության տարր, որպես հանրային ազատ 
ու մատչելի շփման մի վայր: Սրճարանների այս դերի քննությունն է, որ 
հիմք է տվել Յուրգեն Հաբերմասին վերագրելու դրանց առանձնահատուկ 
տեղ 17 –18-րդ դդ. Արևմտյան Եվրոպայում բուրժուական հանրային ոլոր­
տի զարգացման մեջ. դրանք ներկայանում էին իբրև յուրօրինակ «հանրա­
յին տարածքներ»` բաց բոլորի համար, որոնցում ծավալվում էին ազատ 
հանրային քննարկումն երն ու վիճաբանությունները: Երևանյան առաջին 
սրճարանագործներից ոմանք և մշտայցելուներից շատերը քաջ ծանոթ 
էին եվրոպական քաղաքային առօրյայի այս տարրին, ու նրանց հաջողվեց 
դրանց բնորոշ հանրային քննարկման համանման միջավայր ապահովել 
նաև Երևանում: Պետք է նշել, որ խորհրդային հետագա տարիներին երև­
անյան սրճարաններից որոշները շարունակեցին պահպանել իրենց այս 
դերը: Ուշագրավ է այն, որ հայերի անունը միաժամանակ սերտորեն մի­
ահյուսված է նույն եվրոպական սրճարանային պատմությանը: Կան վկա­
յություններ, որոնք թույլ են տալիս տեսնել հայերի սրճային հետագիծը 
եվրոպական առօրյայի պատմության մեջ. տիպիկ արևելյան մշակույթի 
տարր սրճախմությունը Եվրոպա է «արտահանվում» հաճախ հայերի ձեռ­
քով, եվրոպականացվում և ժամանակ անց, արդեն հայրենադարձ հայերի 
միջոցով «ներմուծվում» Հայաստան` որպես եվրոպական առօրյա մշա­
կույթի նորաձև բաղադրիչ:

Բանալի բառեր. քաղաքային առօրեականություն, սրճարանային մշա­
կույթ, հանրային ոլորտ, ազատ հանրային հաղորդակցություն:

*	 ՀՀ ԳԱԱ հնագիտության և ազգագրության ինստիտուտի արդիականության ազ­
գաբանության բաժնի գիտաշխատող, պատմական գիտությունների թեկնածու:



341

Սրճարանային միջավայրը Երևանում. արևելյան տարածք արևմտյան հետագծով

Մոդեռն քաղաքային մշակույթի ձևավորումը սերտորեն կապված է 
սրճարանային տարածքի զարգացման հետ: Երևանն այս առումով բացա­
ռություն չէ: Չհաշված առանձին սրճարան/թեյարանների ի հայտ գալը 20-
րդ դ. առաջին տասնամյակում` երևանյան քաղաքային առօրյայում սրճա­
րանային մշակույթի ձևավորման մասին ավելի որոշակիորեն կարելի է 
խոսել 1920 –30-ական թթ. հետ կապված: Պետք է նշել, որ խնդրի ուսում­
նասիրության համար աղբյուրները խիստ սուղ են: Կարևոր արժեք ունեն 
հուշագրությունները: Այսպես, երևանյան սրճարանների մասին անուղղա­
կի տեղեկություններ կան Ռուբեն Զարյանի «Հուշապատումում», որտեղ 
հեղինակը իր հայտնի մտավորական հերոսների մասին խոսելիս, հիշա­
տակում է սրճարանների մասին1: Զարյանի հերոսներից շատերը այդ 
սրճարանների մշտայցելուներն էին, ինչն արդեն վկայում է այն մասին, որ 
ժամանակի մտավորականները սերտորեն կապված էին սրճարանային 
կյանքին: Վերջինիս ուսումն ասիրության համար, թերևս, բացառիկ է 
2000-ականների սկզբին «Եթեր» շաբաթաթերթում Ծովակ Համբարձու­
մյանի վարած «Երևանյան էտյուդներ» շարքը, որում ականատեսի աչքով 
հեղինակը ներկայացնում է քաղաքն իր փողոցներով, հրապարակներով, 
ինչպես նաև սրճարաններով, դրանցում ծավալվող առօրյա կյանքի նկա­
րագրությամբ: Ծ. Համբարձումյանի հուշերը վերաբերում են գերազանցա­
պես 1930-ականներին, իսկ 1920-ական թթ. երևանյան առօրյայի, այդ 
թվում և սրճարանային առօրյայի պատկերը վերականգնելու գործում 
անգնահատելի է Կոստան Զարյանի «Անցորդը և իր ճամփան» գործը2: 
Կ. Զարյանը 1920-ականների սկզբի Երևանի հմայքի ու թշվառության ան­
բաժան մասնիկ է ներկայացնում գորգերի սնանկացած վաճառական վա­
նեցի Մարգար աղայի սրճարանը Աբովյան փողոցի մի անկյունում. «Ամէն 
երեկոյ, գրեթէ նոյն ժամին, օրւայ ծանր բեռը իրենց ծռած ուսերի վրայ, 
վիրաւոր եւ մելամաղձոտ մշակների պէս, ներս են մտնում Մարգար աղայի 
«Նայիրի» սրճարանը մի քանի մտաւորականներ: Խօսում են դէսից-դէ
նից...»3: 1920 –30-ական թթ. սրճարաններն ու սրճարանային կյանքը զգա­
լի չափով կրում են հայրենադարձության կնիքը: Ընդունված է սրճախմու­
թյունը համարել արևմտահայկական սովորույթ4: Չվիճարկելով այն հան­

1	 Զարյան Ռ., Հուշապատում, գ. 1, Երևան, «Հայաստան», 1975, գ. 2, Երևան, «Սովե­
տական գրող», 1977, գ. 3, Երևան, «Սովետական գրող», 1981:

2	 Զարեան Կ., Անցորդը եւ իր ճամբան, Եր. Տեր-Խաչատրյանի աշխատասիրու­
թյամբ, Երևան, Սարգիս Խաչենց, Փրինթինֆո, 2010:

3	 Զարեան Կ., նշվ. աշխ., էջ 178:
4	 Ստեփանյան Ա., 20-րդ դարի հայրենադարձությունը հայ ինքնության համակար­

գում, Երևան, 2010, էջ 224 –227:



342

Գոհար Ստեփանյան

գամանքը, որ սուրճն առավել լայն կիրառություն ուներ արևմտահայ հայ­
րենադարձների միջավայրում, ի տարբերություն արևելահայ իրականու­
թյան, ուր երբեմն առավել նախընտրելի էր թեյը, տեղին է նշել, որ վերջին­
ներիս ծանոթ էր սրճախմությունը: Երևանյան թեյարաններում թեյի հետ 
միասին մատուցվում էր նաև սուրճ, և դրանք հաճախ կարող էին անվանվել 
նաև սրճարաններ: Այս առումով հիշատակելի է Երևանի Կապույտ մզկի­
թի թեյարանը, որը սկսեց գործել 1920-ականներից` պարսիկ Ալիի նախա­
ձեռնությամբ, ուր մատուցվող սուրճը, ժամանակակիցների վկայությամբ, 
կարող էր մրցակցել քաղաքի հանրահայտ սրճարաններից մեկի սուրճի 
հետ5: Այսինքն, համանման հաստատությունների «թեյարան» կամ «սրճա­
րան» անվանումները չէին ենթադրում դրանցում բացառապես թեյի կամ 
էլ սուրճի առկայության մասին: Ուրիշ բան, որ հայրենադարձների, մաս­
նավորապես, ֆրանսահայերի, թերևս, բացառիկ դերը երևանյան առօ­
րյայի մեջ սրճախմությունն ու սրճարանային նոր մշակույթը բերելն է` ար­
դեն որպես եվրոպական մշակույթի նորաձև տարր6: Այս առումով հատ­
կանշական է 1930-ականների երևանյան հռչակավոր «Կաֆե Տուրիստ» 
ֆրանսիական հնչողությամբ անունը ստացած սրճարանի բացումը ներ­
կայիս Վարդանանց փողոցի շենքերից մեկի ներքնահարկում: Սրճարա­
նատերը Երևան ներգաղթած ֆրանսահայ մտավորական Հակոբ Տարո­
նացին էր, ով դիմում է հանրապետության ղեկավար Ա. Խանջյանին «հայ 
մտավորականներուն համար Երեւանին մեջ Փարիզի Մոնմարտրի սրճա­
րաններուն նման սրճարան մը ստեղծելու առաջարկով»7: Տարոնացու 
մտադրությամբ այն պետք է լիներ հանրային շփման մի վայր, որտեղ 
առաջնային դերակատարում կունենային մտավորականները: Իրապես, 
բացվելուց անմիջապես հետո սրճարանի մշտայցելուները դարձան Եղիշե 
Չարենցը, Գուրգեն Մահարին, Վահրամ Թոթովենցը, Զապել Եսայանը, 
Հրաչյա Աճառյանը, Մանուկ Աբեղյանը, Հակոբ Մանանդյանը, Երվանդ 
Քոչարը, Արուս Ոսկանյանը, Հասմիկը, Սրբուհի Լիսիցյանը և այլ մեծեր: 
«Ում ասես, որ չէր կարելի տեսնել այստեղ` Շիրվանզադեի կողքին Մահա­

5	 Համբարձումյան Ծ., Երևանյան էտյուդներ. արճարան «Տուրիստ». – «Եթեր», թիվ 
51 (345), 25.12 – 31.12.2001: Ի դեպ, նույն այդ սրճարանի սուրճի արժանի մրցակիցն 
էր նաև թեյը:

6	 Սուրճի ներմուծումը Արևմտյան Եվրոպա համարվում է եվրոպական մշակույթի 
վրա Օրիենտալիզմի ազդեցության առաջին օրինակը: Միաժամանակ քիչ հավա­
նական է համարվում Օսմանյան կայսրության մեծ քաղաքներում գործող սրճա­
րանների անմիջական ազդեցությունը 17-րդ դ. Արևմտյան Եվրոպայում սուրճի 
մատուցման առաջին կետերի վրա. Graf Ch., The Architecture of Cafռs, Coffee Hous­
es and Public Bars. – In: Cafes and Bars: The Architecture of Public Display, ed. by Graf 
Ch., Bollerey F., Routledge, 2007, p. 9:

7	 Համբարձումյան Ծ., նշվ. աշխ.:



343

Սրճարանային միջավայրը Երևանում. արևելյան տարածք արևմտյան հետագծով

րի, Հրաչյա Ներսիսյան, Միքայել Մանվելյան, Թոթովենց, Արա Սարգ­
սյան». — գրում է Ռ. Զարյանը8: Ավելին, սրճարանում շուտով ձևավորվում 
է սրճարանային յուրահատուկ բաց համայնք` մշտայցելուներից կազմված 
իր անդամն երով, նրանց «պատկանող» սեղաններով, որոնց շուրջ միշտ 
նստում էին նույն մարդիկ, այցելության որոշակի օրով, ժամով և տևողու­
թյամբ, ներքին փոխհարաբերությունների չգրված օրենքներով և այլն: 
Ինչպես նշում են ականատեսները, հաճախ էր պատահում, որ «համայնա­
կաններից» որևէ մեկի բացակայության դեպքում համապատասխան 
աթոռները մինչև սրճարանի փակումն այդպես էլ ազատ էին թողնվում9: 
Շուտով Կաֆե Տուրիստի այս համայնքում ձևավորվեցին նաև առանձին 
խմբեր, որոնք հավաքվում էին նույն սեղանի շուրջ: Դրանք կազմավոր­
վում էին տարբեր չափանիշներով. մի դեպքում առաջնային էր միևնույն 
դպրոցում ուսանած լինելու հանգամանքը, մեկ այլ դեպքում` սերումը նույն 
տարածքից, երրորդ դեպքում` մասնագիտական պատկանելությունը: Այս­
պես, հայտնի էին ներսիսյանցիների (Թիֆլիսի Ներսիսյան դպրոցի սանե­
րի), վանեցիների և այլոց սեղանները: Երբեմն հատուկ անուններ էին 
տրվում նաև սեղաններին, այսպես, վանեցիների սեղանը ստացել էր 
«Վասպուրական» անունը10: Առհասարակ, ինչպես առանձին մշտայցելու­
ներին, այնպես էլ նրանց խմբերին անուններ տալը` նոր անուններով 
«մկրտելը», սրճարանային կյանքի բնորոշիչներից մեկն է` այցելուների` 
համայնք ներկայացնելու խոսուն վկայությունը11: Այդ անունների մեջ, ան­
շուշտ, հիմն ականում գերիշխում էին մականունները, լինում էին նաև ծաղ­
րական բնորոշումն եր, որոնք պատվով կրելը երբեմն դառնում էր սրճա­
րանային համայնքի մասնիկը դառնալու յուրօրինակ նվիրագործումը: Լի­
նում էին այնպիսիք, ովքեր չէին անցնում այդ փորձությունն ու իրենք 

8	 Զարյան Ռ., Հուշապատում, գ. 2, էջ 8:
9	 Համբարձումյան Ծ., նշվ. աշխ.:
10	 Համբարձումյան Ծ., Սրճարան «Տուրիստ». – «Եթեր», Երևանյան էտյուդներ 

շարք, թիվ 14 (360), 09.04. –15.04.2001.
11	 Ուշագրավ է, որ այս հանգամանքն արտացոլվում է նաև գեղարվեստական գրա­

կանության մեջ, մասնավորապես, հիշատակելի է Պատրիկ Մոդիանոյի «Կորած 
երիտասարդության սրճարանում» գիրքը. գրքի գլխավոր հերոսուհին, սրճարա­
նային համայնքի անդամ դառնալու համար, յուրօրինակ «մկրտություն» է անց­
նում` վաստակելով նոր անուն. «Այս գիշեր ես քեզ մկրտում եմ: Այսուհետ քո 
անունը Լուկի է», ասում է հին մշտայցելուներից մեկը: Մյուս այցելուների պարա­
գայում էլ, թեև հատուկ չի խոսվում համանման «մկրտության» մասին, սակայն, 
դատելով նրանց անուններից (Տարզան, Զաքարիա, Ալի Շերիֆ ևայլն), դժվար 
չէ հասկանալ, որ համանման մի «փորձություն» անցել էին և նրանք. Մոդիանի 
Պ., Կորած երիտասարդության սրճարանում, թարգմ. Գր. Ջանիկյանի, Երևան, 
«ՎՄՎ –Պրինտ», 2014:



344

Գոհար Ստեփանյան

իրենց դուրս էին թողնում մատչելիության սկզբունքով ձևավորված բաց 
սրճարանային համայնքից: Սրճարանային կատակախոսություններից 
դատելով` սրճարանի յուրաքանչյուր մշտայցելու` որպես «համայնական», 
պետք է արտահայտվեր, ցույց տար իր վերաբերմունքը, կարծիքը քննարկ­
վող այս կամ այն հարցի շուրջ: Կարծիք չունենալը կամ խուսափելն այն 
բարձրաձայնելուց հաճախ դատապարտվում էր ծաղրի միջոցով: Տարո­
նացուն իրոք հաջողվեց 1930-ականների Երևանում հաստատել եվրոպա­
կան քաղաքային արդիական մշակույթի տարր սրճարանը` որպես հան­
րային ազատ ու մատչելի շփման մի վայր: Սրճարանների այս դերի քննու­
թյունն է, որ հիմք է տվել Յուրգեն Հաբերմասին վերագրել դրանց առանձ­
նահատուկ տեղ 17 –18-րդ դդ. Արևմտյան Եվրոպայում բուրժուական հան­
րային ոլորտի զարգացման մեջ: Դրանցում էր, որ ծնվում և զարգանում էր 
հանրային ոլորտի միսն ու արյունը կազմող ռացիոնալ բանավեճը մաս­
նավոր անձանց միջև` անտեսելով նրանց կարգավիճակային տարբերու­
թյունները12: Նման ռացիոնալ բանավեճը հատուկ դարձավ և երևանյան 
Կաֆե Տուրիստին` մշտայցելուների իր բաց «համայնքով» և նրանում 
շրջանառվող որոշակի թեմաներով: Դատելով ականտեսների հուշերից 
թեմաներից հիմն ականները մի քանիսն էին` հայերենի պահպանությունը` 
խոսակցականում ռուսերենի ակտիվ ներգրավման պայմաններում, հայ­
րենադարձների ծանր հիշողությունները` ցեղասպանության և դեգերումի 
շուրջ, գաղափարախոսական վեճերը գրականության, արվեստի առան­
ձին խնդիրների վերաբերյալ և այլն: Սրանց կողքին օդի մեջ մշտապես 
կախված էին նաև չբարձրաձայնված, փակ թեմաները, որոնք կապված 
էին 30-ականների սարսափի` ստալինյան բռնությունների հետ: Որպես 
նման ինքնատիպ տարածք` Կաֆե Տուրիստը, ինչպես և 1920-ականներին 
հանդես եկած Նաիրին, Ալիի թեյարանը կարևոր դեր ունեցան Երևանի 
քաղաքային մշակույթի զարգացման գործում: Ե՛վ սրճարանագործներից 
ոմանք, և՛ մշտայցելուներից շատերը քաջ ծանոթ էին եվրոպական քաղա­
քային մոդեռնության տարր սրճարանային կյանքին, ու նրանց հաջողվեց 
այդ միջավայրը ստեղծել նաև Երևանում13:

12	 Habermas J., The Structural Transformation of the Public Sphere. An Inquiry into a Cat­
egory of Bourgeois Society. Cambridge, Massachusetts: The MIT Press, 1991. 1962 թ. այս 
գրքի առաջին գերմաներեն հրատարակությունից հետո խնդրին նվիրված գրեթե 
բոլոր հետազոտությունները հիմնվում են Հաբերմասի այս աշխատանքի վրա:

13	 Կարծում ենք, որ հեղինակի աշխատանքն էապես կշահեր, եթե համեմատական 
նյութեր բերվեին արևմտահայկական և Օսմանյան կայսրության հայաբնակ մյուս 
վայրերում սրճարանային մշակույթի դրսևորումն երի մասին, ինչը կցուցեր երևա­
նյան սրճարանային մշակույթում գաղթականության խողովակներով բերված 
«արևմտահայկական հետագիծը» (Ծանոթ. խմբ.):



345

Սրճարանային միջավայրը Երևանում. արևելյան տարածք արևմտյան հետագծով

Ուշագրավ է, որ հայերի անունը սերտորեն միահյուսված է նույն եվ­
րոպական սրճարանային պատմությանը: Հայ ձեռներեցների` եվրոպա­
կան սրճարանային մշակույթի ձևավորման ակունքներում կանգած լինե­
լու մասին բանավոր պատմությունները 2000-ականներից ի վեր սկսեցին 
լայնորեն շրջանառվել հայկական մեդիայում: Վերջինս, ըստ ամենայնի, 
պայմանավորված էր սրճային և սրճարանային գործի զարգացմամբ. հի­
շյալ պատմությունները մարկեթինգային լավ միջոցներ դարձան, մանա­
վանդ որ հաստատվում են նաև կոնկրետ փաստերով և հետազոտություն­
ներով: Այսպես, Վիլիամ Յուկերսը, սուրճի մասին իր ծավալուն աշխա­
տանքում ի մի բերելով ժամանակագիրների վկայություններն ու այլ աղ­
բյուրներ, փաստում է, որ 1672 թ. Պասկալ անունով մի հայ բացում է 
սրճախմության իր կրպակը Սեն-Ժերմենի տոնավաճառում, և հենց այս 
իրադարձությունն էլ համարվում է փարիզյան սրճարանային կյանքի 
սկիզբը14: Կրպակից սուրճը մատուցում էին Պասկալի թուրք մատուցողնե­
րը: Գարնան առաջին երկու ամիսներին միայն գործող տոնավաճառի 
փակումից հետո, Պասկալը սուրճի կրպակ է բացում Քե դը Լէքոլի վրա, 
Պոնտ Նոֆի մոտ, սակայն, ինչպես գրում է Յուկերսը, նրա հաճախորդ­
ներն ավելի շատ նախընտրում էին գարեջուրն ու գինին: Պասկալը չի 
ընկրկում և իր մատուցող երիտասարդներին պտտվել է տալիս քաղաքով` 
սուրճով լցված սափորներով, որոնք տաքացվում էին ջահերով` տարածե­
լով թարմ սուրճի բույրը փարիզյան փողոցներում: Բայց շուտով փարիզ­
ցիները սկսում են կարոտել իրենց «փթի նուաղին» («փոքրիկ սևին»` ինչ­
պես որ նրանք մինչ այսօր անվանում են սուրճը), երբ Պասկալն ի վերջո 
հանձնվում է և տեղափոխվում Լոնդոն, ուր սրճախմությունն արդեն մեծ 
համակրանք էր վայելում15: Լոնդոնյան սրճարանային կյանքի սկզբնա­
վորման մեջ ևս նշմարվում է հայկական հետք: Ժամանակագիրների մի 
շարք վկայություններում խոսվում է ազգությամբ հայ կամ հույն Պասկա 
Ռոզեի մասին, որը առաջին հրապարակային սուրճ վաճառողն էր Լոնդո­

14	 Մինչ Պասկալի` սրճախմության կրպակի բացումը սուրճը արդեն «հայտնվել» էր 
Ֆրանսիայում` Մարսելում, Լիոնում և ապա Փարիզում հիմն ականում Միջերկրա­
կան ծովի արևելյան շրջանի երկրների հետ կապված վաճառականների շնորհիվ: 
1669 թ. Փարիզ մեծ քանակությամբ սուրճ էր իր հետ բերել նաև Լյուդովիկոս XIV-ի 
արքունիքում Թուրքիայի դեսպան Սուլեյման աղան և ներկայացրել թուրքական 
ձևով պատրաստված սուրճը ֆրանսիացիներին: Տես. William H. Ukers, All About 
Coffee, http://www.gutenberg.org/files/28500/28500-h/28500-h.htm, էջ 32, 33, 91, 92:

15	 Նշենք, որ Յուկերսը վկայում է նաև Մալիբան անունով մի ուրիշ հայի մասին, որ 
նույն 1672 թ. սրճարան է բացում Բյուսի փողոցում, «Մեց» թենիսի կորտի մոտ, 
Սեն-Ժերմենի աբբայության հարևանությամբ, սակայն Պասկալին է վերագրվում 
փարիզյան սրճարանային կյանքի հիմն ադրի դերը: Ի դեպ, հայկական մեդիան 
ևս «լուռ» է Մալիբանի հարցում:



346

Գոհար Ստեփանյան

նում16: Եվրոպական սրճարանային մշակույթի մեջ առանձնահատուկ տեղ 
ունեն իրենց տեսակով առանձնացող վիեննական սրճարանները, որոնց 
զարգացման հիմքում ևս ընդգծված ձևով է ներկայանում հայկական հետ­
քը: Սրճախմության սովորույթը վիեննացիներին հայտնի էր 1600-ական­
ների կեսերից, սակայն առաջին իսկական սրճարանը (Kaffeehaus) բացվել 
է միայն 1685 թ. Յոհաննես Դիոդատո անունով հայ վաճառականի կող­
մից17: Յոհաննես Դիոդատոյի կամ, ինչպես հայկական մեդիայում է ներ­
կայացվում երբեմն` Հովհաննես Աստվածատուրի անվան կողքին, վիեն­
նական սրճարանային պատմության մեջ կենսունակ է նաև մի ավանդազ­
րույց, որում բացակայում է հայկական հետքը: Այսպես, Վ. Յուկերսը չի 
հիշատակում Դիոդատոյի անունը, և որպես վիեննական սրճարանային 
մշակույթի հիմն ադիր ներկայացնում է ազգությամբ լեհ Ֆրանց Կուլչից­
կուն, որը թարգմանիչ էր աշխատել թուրքական բանակում և մեծ դեր էր 
ունեցել թուրքերի կողմից 1683 թ. երկրորդ անգամ պաշարված Վիեննան 
գրավումից փրկելու գործում: Քաղաքը պաշարումից ազատագրելուց հե­
տո, ըստ ավանդության, թուրքերը մեծ ավար են թողնում, այդ թվում և 
վիեննացիներին անհայտ, սակայն թուրքական սովորույթներին քաջա­
տեղյակ Կուլչիցկուն լավ հայտնի հատիկներով լցված մեծաթիվ պարկեր, 
որին ոչ ոք մոտ չի գալիս, բացի Կուլչիցկուց: Շուտով նա վիեննացիներին 
սովորեցնում է սուրճ պատրաստելու արվեստը, իսկ ավելի ուշ հիմն ադ­
րում առաջին հանրային կրպակը, որտեղ սուրճ էր վաճառվում: Վ. Յուկեր­
սի հատկանշական բնորոշմամբ այս «ռոմանտիկ պատմությունը» ավան­
դազրույց է Վիեննայում սուրճի հայտնվելու մասին18: Պատմության` ավան­

16	 Պասկա Ռոզեին Լոնդոն է բերում անգլիացի վաճառական ճանապարհորդներից 
մեկը` իր համար սուրճ պատրաստելու նպատակով, որն էլ, ամենայն հավանակա­
նությամբ 1652 թ., բացում է առաջին սրճարանը Ս. Մայքլ եկեղեցու մոտ, Կորնհի­
լում. William H. Ukers, նշվ. աշխ., էջ 52:

17	 Տես. Krondl M., Sweet Invention: a History of Dessert. Chicago: Chicago Review Press, 
2011, p. 274; Graf Ch., նշվ. աշխ., էջ 10:

18	 Առհասարակ, սուրճի հայտնությունը` ինչպես տարբեր երկրներում դրա մուտ­
քը, այնպես էլ նրա հայտնագործումը արաբական աշխարհում միահյուսված է 
մի շարք արևելյան ավանդությունների հետ, որոնցից, թերևս, ամենահայտնին 
արաբ հովվի մասին պատմությունն է, որ նկատելով իր այծերի անսովոր կայ­
տառ վարքը, այն կապում է որոշակի թփերի հատիկներն ուտելու հետ: Նա պատ­
մում է այդ մասին հարևան մենաստանի աբբահորը, որն էլ նախ անձամբ փոր­
ձելով և զգալով նույն արդյունքը, պատվիրում է եփել և խմել սուրճով ընպելիքը 
մյուս վանականներին: Նորահայտ ըմպելիքի շնորհիվ վանականներն այլևս որևէ 
դժվարություն չեն զգում գիշերային կրոնական ծառայությունների ժամանակ: Այս 
և բազում այլ ավանդությունները մի կողմ թողնելով, նշենք, որ բավականաչափ 
փաստեր հիմք են տվել հետազոտողներին եզրակացնելու, որ սրճախմությունը 
հայտնի է եղել սուրճի բուն հայրենիքում` Եթովպիայում, «անհիշելի ժամանակնե­
րից». William H. Ukers, նշվ. աշխ., էջ 13 –17:



347

Սրճարանային միջավայրը Երևանում. արևելյան տարածք արևմտյան հետագծով

դազրույց լինելու օգտին է վկայում նաև այն տեղեկությունը, ըստ որի Կուլ­
չիցկուն Վիեննայում սկսեցին մեծարել որպես սրճարանների հովանավոր 
սուրբ19: Ուշագրավ է, որ արդի հայկական մեդիան երբեմն միահյուսում է 
Կուլչիցկու մասին այս ավանդազրույցը Յոհաննես Դիոդատոյի հետ: 
Մինչդեռ հայերի սրճային հետագիծը, ինչպես Վիեննայում, այնպես էլ այ­
լուր Եվրոպայում, իրականում որքան էլ որ «լեգենդար» է եղել, նույնքան էլ 
զերծ է լեգենդային տարրերից և հիմնված է կոնկրետ փաստերի վրա20: 
Այսպես, Մ. Կրոնդլի վկայությամբ, վիեննական առաջին սրճարանի բա­
ցումից հետո Դիոդատոն ձեռք է բերում նաև «թուրքական ըմպելիքի» մի­
ակ վաճառողը լինելու թագավորական արտոնությունը, ընդ որում, նա իր 
սրճարանում սուրճից բացի մատուցում էր նաև լիմոնադ և մեկ այլ թուր­
քական ըմպելիք` շերբեթ, ինչպես նաև թեյ և շոկոլադ21:

Պետք է նշել, որ ինչպես մեդիա հրապարակումն երում, այնպես էլ 
հետազոտական գրականության մեջ երբեմն հատուկ չի շեշտվում եվրո­
պական սրճարանային առաջամարտիկների հայկական ծագումը, իսկ եր­
բեմն էլ նրանք ներկայացվում են որպես հույներ կամ թուրքեր: Սակայն 
զգալի թվով վկայություններ թույլ են տալիս տեսնել հայերի սրճային հե­
տագիծը եվրոպական առօրյայի պատմության մեջ. տիպիկ արևելյան 
մշակույթի տարր սրճախմությունն այսպիսով Եվրոպա է «արտահան­
վում» հաճախ հայերի ձեռքով, եվրոպականացվում և ժամանակ անց, ար­
դեն հայրենադարձ հայերի միջոցով «ներմուծվում» Հայաստան` որպես 
մոդեռն եվրոպական առօրյա մշակույթի բաղադրիչ: Համանման մի հե­
տագիծ 1990-ականների վերջին ներկայանում է մի մասնավոր` ընտանե­
կան պատմության օրինակով. խոսքը 2000-ականների սկզին երևանյան 
սրճարանային կյանքում իր հաստատուն տեղը գրաված «Փարիզյան 
սուրճ» սրճարանի մասին է: Հատկանշական է, որ սրճարանի համացանցա­
յին կայքում դրա պատմությունը ներկայացվում է` սկսած 20-րդ դարասկզ­
բից22: Ցեղասպանության հետևանքով Վանից Արևելյան Հայաստան 
գաղթած Գուրգեն Գործունյանը, ժամանակ անց, տեղափոխվում է Ֆրան­

19	 Նույն տեղում, էջ 50:
20	 Կոնկրետ փաստերը վկայում են նաև Պրահայում առաջին սրճարանի` ազգու­

թյամբ հայ, նույն Հովհաննես Աստվածատուրի որդի Գևորգ Դամասկոսցու (Jiri 
Deodat) կողմից հիմն ադրված լինելու մասին: Տես. Արևելյան Եվրոպայի հայ հա­
մայնքների խնդիրները, Երևան, «Նորավանք» գիտակրթական հիմն ադրամ, 
2011, էջ 40, http://www.mindiaspora.am/res/Hratarakumner/2011/Evropa.pdf:

21	 Krondl M., նշվ. աշխ., էջ 247:
22	 http://www.lecafedeparis.am/, 2012 թ. սրճարանը վերանվանվեց «Փոքր Փարիզ»` 

հիմն ադիր սրճարանատիրոջ կողմից այն վաճառելուց և Հայաստանից հեռանա­
լուց հետո:



348

Գոհար Ստեփանյան

սիա, որտեղից էլ այնուհետ Կամերուն, ուր ներգրավվում է սուրճի գործի 
մեջ: Կարճ ժամանակ անց Գործունյան ընտանիքը դառնում է Կամերու­
նից գլխավոր սուրճ արտահանողը: Տարիներ անց, Գ. Գործունյանի 
դուստրը` Վալերի-Աշխեն Գործունյանը, ինչպես ինքն է բնորոշում, «վե­
րադարձնում է սուրճը» Հայաստան` հիմն ադրելով «Փարիզյան սուրճ» ըն­
կերությունը: Ուշագրավ է, որ նա իր կողմից ձեռնարկված սուրճի ներկրումն 
ու սրճարանային գործը համարում և ներկայացնում է իբրև իր հոր գործի 
շարունակությունը` սրա մեջ տեսնելով խորհրդանշական մի բան23: 
2000-ականների սկզբին «Փարիզյան սուրճը» դարձավ երևանյան հան­
րային տարածքներից թերևս ամենահայտնիներից մեկը, որտեղ հավաք­
վում էին ինչպես երևանցիները, այնպես էլ Երևան այցելած սփյուռքահա­
յերը:

Այսպիսով, երևանյան առաջին սրճարանների օրինակը ցույց է 
տալիս, որ դրանք հիմն ադրվում էին որպես հանրային հաղորդակցության 
և ժամանցի յուրօրինակ հաստատություններ. թերևս, պատահական չէ 
հիմն ադիրների կողմից մտավորականությանը որպես հիմն ական թիրախ 
ունենալու հանգամանքը24: Հետագայում, հաղորդակցության դաշտ ապա­
հովելու այս հանգամանքն, իհարկե, շարունակեց պահպանել իր կարևո­
րությունն ու առաջնայնությունը: Սրա հատկանշական վկայություններից 
է, օրինակ, «Բերմուդյան եռանկյունի» բնորոշումը 1960-ական թթ. երևան 
եկած երեք հայտնի սրճարանների («Կոզիրյոկ», «Պոպլավոկ», «Սկվոզ­
նյաչոկ») համար, որոնց ցանցն ընկնողն այլևս չէր կարողանում դուրս գալ 
այնտեղից` հայտնվելով նախևառաջ դրանցում ծավալվող աշխույժ և 
բուռն զրույցների ու քննարկումն երի մեջ:

Իբրև սրճարանային քաղաք` Երևանի զարգացման մեջ կարևոր 
դեր ունեցան հենց այս` 1960 –70-ական թթ.: Այս ընթացքում է, որ ի հայտ 
եկան մի շարք նոր սրճարաններ` «Անահիտ», «Կռունկ», «Արաքս», «Փար­
վանա», «Ֆլորա», «Տալլին», «Արգիշտի», «Արարատ», «Տուրիստ»25 և հա­

23	 Ստեփանյան Գ., ԴԱՆ, Երևան, 21.08.2010:
24	 Նշենք, որ Կոստանդնուպոլսի և արևելյան այլ քաղաքների առաջին սրճարաննե­

րը հիմնվում էին սուրճի վաճառականների կողմից աշխույժ առևտրական շրջան­
ներում` քաղաքային շուկաների տարածքներում` նպատակ ունենալով այդպիսով 
զարկ տալ սուրճի առևտրին ու մեծացնել դրանից ստացվող շահույթները: Միայն 
հետո դրանք վերածվեցին հասարակական շփման նոր ինստիտուտների` արդեն 
հայտնի բաղնիքների, պանդոկների հետ միասին իրենց ինքնատիպ տեղը զբա­
ղեցնելով քաղաքային առօրյայում: Տե՛ս Özkoçak Akyazici S., Coffehouses: Rethink­
ing the Public and Private in Early Modern Istanbul. – Journal of Urban History, 2007, 
p. 967.

25	 Երևանի տարեգրությունը, Երևան, Երևանի պատմության թանգարան, 2009, էջ 
135, 140, 152, 153:



349

Սրճարանային միջավայրը Երևանում. արևելյան տարածք արևմտյան հետագծով

սարակական սննդի համարակալված կետեր: Ուշագրավ է, որ պաշտոնա­
կան անուն ունեցող վերոհիշյալ սրճարաններում գերազանցապես 
հաստատվեց և պաշտոնական մթնոլորտ` ի հակադրություն սկզբնապես 
անուն չունեցող հասարակական սննդի որոշ կետերի, որոնք վերածվեցին 
իրական «հանրային տարածքների»` հաբերմասյան բնորոշմամբ26: 
Վերջիններս շատ շուտով ստացան իրենց անունները, որոնք ոչ թե պաշ­
տոնական էին, այլ միանգամայն անպաշտոն` տրված դրանց մշտայցելու­
ների կողմից: Այդ սրճարաններից հիշատակելի են քաղաքային առօրյա­
յում իրենց առանձնահատուկ տեղը գրաված «Թեմուրնոցը», «Կոզիրյոկը», 
«Պոպլավոկը», «Պիտաչոկը», «Կոպեկանոցը», «Սկվոզնյաչոկը» և այլն: 
Ուշագրավ է, որ նույնիսկ այն դեպքում, երբ դրանցից օրինակ մեկին` «Կո­
զիրյոկին», փորձ արվեց տալ նոր` պաշտոնական անուն 90-ականներին 
(«Հռիփսիմե»` սրճարանի անփոփոխ տիրուհու անունով, որը հայտնվեց 
սրճարանի` հովարով գլխարկ (ռուս. козырек, որից էլ հաստատության ոչ 
պաշտոնական անունը) հիշեցնող վերնամասում), այն այդպես էլ չկարո­
ղացավ մրցակցել հին և անպաշտոն` «Կոզիրյոկ» անվան հետ: Սրճարա­
նի տիրուհին ստիպված էր հաստատության արտաքին ձևավորման մեջ 
ավելացնել ոչ պաշտոնական, բայց ժողովրդականություն վայելող անու­
նը: Այնպես ստացվեց, որ վերջինս տեղակայվեց «հովարով գլխարկի» վե­
րևի հատվածում` հայտնվելով «Հռիփսիմեից» ավելի բարձր դիրքում և 
մեկ անգամ ևս շեշտելով իր ու սրճարանի ոչ պաշտոնականության ու ժո­
ղովրդականության գերակայությունը: Մեկ ուրիշ դեպքում էլ, ինչպես 
եղավ հայտնի «Թեմուրնոցի» պարագայում, այն իր տիրոջ` Թեմուրի հետ 
միասին այնքան տիպական էին դարձել Երևանի այն հատվածի համար, 
որը համապատասխանում է ներկայիս Կասկադի պուրակին, որ երբ այս­
տեղ տեղադրվեց Ալ. Թամանյանի արձանը, երևանցիների մեջ գտնվեցին 
այնպիսիք, որ այն համարեցին հանրահայտ Թեմուրի արձանը: Ժամա­
նակակիցները նշում են, որ Ալ. Թամանյանը կանգնած է ճիշտ այն դիրքով, 
ինչպես միշտ կանգնում էր Թեմուրն իր սպասարկման սեղանի առջև ու 
ընդունում հաճախորդների պատվերները. «Թամանյան 4 համարում, Թե­
մուրնոցն էր, շատ նման ա Թեմուրը Թամանյանի արձանին` ձեռները 
սենց դնում էր էդ սեղանի վրա` սպասարկման: Ընդեղ տալիս էին էփած 
կարտոշկեն, վրեն մի հատ ձու էին կոտրում ու կարմիր բիբար, էդ էլ ասում 
էինք «գնանք Թեմուրնոց թավով կարտոշկա ուտենք»27:

26	 Habermas J., The Structural Transformation of the Public Sphere, http://books.google.
com, [31.07.2011]:

27	 Ստեփանյան Գ., ԴԱՆ, Երևան, 2011:



350

Գոհար Ստեփանյան

Հանրային անվանադրությունը նույն կերպ հաղթող դուրս եկավ 
պաշտոնականի նկատմամբ հանրահայտ «Պոպլավոկի» պարագայում: 
Ճարտարապետ Ֆելիքս Հակոբյանը 1964 թ. այն նախագծեց որպես «Առա­
գաստ» սրճարան28, սակայն հաճախորդները այն կնքեցին սեփական` 
«Ռասկլադուշկա» (թարգմ. ծալովի մահճակալ) կամ «Պոպլավոկ» (թարգմ. 
լողան, լողանի վրայի փոքրիկ ճաշարան) անուններով, որոնցից ավելի ուշ 
տիրապետող դարձավ «Պոպլավոկը»: Սրճարանի մշտայցելուներից 
Մարկ Գրիգորյանը հիշում է, որ երկհարկանի այս կառույցը, որ նավ է հի­
շեցնում, երկրորդ հարկի իր բետոնե կայմով, որին ամռանը գունաթափ­
ված բրեզենտից հսկայական պարուսինե ծածկ էին քաշում, հայտնի էր 
որպես «Կարմիր առագաստներ» (алые паруса), մինչդեռ իրենց` հաճա­
խորդների համար նրա առաջին հարկը կոչվում էր «Տրյում», իսկ երկրորդ 
հարկը` «Պոպլավոկ» կամ «Ռասկլադուշկա» անուններով29:

Բերված օրինակները ցույց են տալիս, որ պաշտոնականի կողքին 
ժողովրդական անվանակոչության առկայությունը սրճարանի` իբրև իրա­
կան հանրային տարածք ընկալվելու խոսուն վկայությունը կարող է լինել: 
Մեկ այլ դեպքում էլ, սրճարանի հաջողումն իբրև հանրային տարածք մի­
անգամայն ընդունելի և «անփոխարինելի» է դարձնում նրա պաշտոնա­
կան անունը: Սրա լավ օրինակն է «Փարիզյան սուրճ» (ներկայիս «Փոքր 
Փարիզ») սրճարանը, որն իր նախկին անվան կիրառությունը պահպա­
նում է անգամ պաշտոնական անվանափոխությունից հետո. ինչպես վկա­
յում են սրճարանի աշխատակիցները, թեև արդեն մի քանի տարի է, ինչ 
սրճարանն անվանափոխվել է «Փոքր Փարիզի», այցելուների մեծամաս­
նությունն այն շարունակում է կոչել նախկին` «Փարիզյան սուրճ» անունով, 
որ խոսակցականում հաճախ հնչում է ուղղակի որպես «Փարիզյան»:

Ամփոփելով նշենք, որ երևանյան սրճարանային միջավայրը ձևա­
վորվեց ու զարգացավ իբրև եվրոպական քաղաքային մոդեռնության մաս: 
Սրա համար հիմք հանդիսացավ, թերևս, այն, որ ինչպես առաջին սրճա­
նագործները, այնպես էլ մշտայցելուները քաջատեղյակ էին եվրոպական 
սրճարանային կյանքին: Ճակատագրի բերումով ապրած լինելով եվրո­
պական տարբեր քաղաքներում, նրանք սովոր էին քաղաքային շփման և 
ժամանցի այդ ինքնատիպ ձևին, և հայրենիք վերադառնալուց հետո հա­
մանման միջավայրի գոյությունը նրանց համար դարձավ իրական պա­

28	 «Պոպլավոկ»` կենդանի պատմություն, http://www.mediamax.am/am/news/yere­
van-XX-century/7778, (25.07.2013):

29	 Григорян М., Моя версия: убийство в ереванском кафе «Поплавок», http://markgrig­
orian.livejournal.com/758092.html.



351

Սրճարանային միջավայրը Երևանում. արևելյան տարածք արևմտյան հետագծով

հանջմունք: Բացի այդ խորհրդային Արևելահայաստանում հայտնված 
արևմտահայերի համար սրճարանը հայրենի տան դեր էր կատարում, այն 
անհայրենիքների հայրենիքն էր, որում միմյանց հետ հանդիպում ու 
շփվում էին հայրենիքը կորցրածները:

РАЗВИТИЕ КУЛЬТУРЫ КАФЕ КАК ТЕРРИТОРИИ  
«ЗАПАДНОГО МОДЕРНИЗМА» В ЕРЕВАНЕ  
И АРМЯНСКИЙ КОФЕЙНЫЙ СЛЕД НА ЗАПАДЕ

Гоар Степанян
Резюме
Формирование современной городской культуры тесно связано с расши­
рением территорий кафе. В этом смысле Ереван не стал исключением. Не 
считая появления отдельных кофеен-чайных в первое десятилетие 20-го 
века, о формировании культуры кафе в городском быту Еревана можно 
конкретнее говорить в связи с 1920 –30-ми годами. Этот период весьма свя­
зан с репатриацией. Роль репатриантов, в частности армян из Франции, 
в развитии ереванской культуры кофеен состоит в том, что они привез­
ли в Ереван кофепитие и новую культуру кофеен как элемент уже евро­
пейской культуры. В этой связи характерно открытие в 1930-х знаменитого 
ереванского кафе с французским названием «Кафе Турист». Владельцем 
кафе был иммигрировавший из Франции армянский интеллигент Акоп Та­
ронаци. Ему действительно удалось ввести в Ереване 1930-х годов элемент 
европейского городского быта – кафе как место свободного и доступного 
публичного общения. Исследование этой роли кафе дало основание Юр­
гену Хабермасу отвести им особенное место в развитии буржуазной пуб­
личной среды Западной Европы 17–18 веков: это были открытые для всех 
своеобразные «массовые места», где разворачивались свободные массовые 
обсуждения и диспуты. Некоторые из первых владельцев ереванских кафе 
и многие постоянные посетители были хорошо знакомы с этим элементов 
европейского городского быта, и им удалось обеспечить характерную ат­
мосферу публичных обсуждений и в Ереване. Нужно отметить, что в пос­
ледующие советские годы некоторые ереванские кафе сохранили за собой 
эту роль. Примечательно и то, что армяне тесно связаны с историей евро­
пейских кафе. Есть свидетельства, которые позволяют увидеть армянский 
кофейный след в истории европейского быта: типичный элемент восточ­
ной культуры –кофепитие – часто вывозится в Европу армянами, европеи­
зируется и спустя некоторое время ввозится в Армению армянами-репатр­
иантами как модный компонент европейской культуры быта.

Ключевые слова: городская повседневность, культура кафеен, публичная 
сфера, свободная публичная коммуникация.



352

Գոհար Ստեփանյան

THE CAFÉ ENVIRONMENT IN YEREVAN: EASTERN SPACE  
WITH WESTERN TRAJECTORY

Gohar Stepanyan
Summary
The formation of modern city culture is closely related to the development of 
cafés. Yerevan in this sense is no exception. Except for several cafes/tea-houses 
established during the first decade of the 20th century, one can speak more 
precisely about the formation of café culture as part of the daily life of Yerevan 
starting from 1920 –30s. This is particularly related to repatriation. The role of 
repatriates, particularly of French Armenians, is to bring the element of Euro­
pean daily life, i.e. coffee drinking and new culture of cafés, to the daily life of 
Yerevan. Taronatsi indeed succeeds in establishing the element of European ev­
eryday life in Yerevan in 1930s as an accessible public space for communication. 
Such an examination of the role of cafés was the basis for Jurgen Habermas in 
entitling cafés with the special role for the development of the bourgeois society 
in Western Europe in the 17th –18th centuries: cafés were original “public spac­
es” open to everyone, where public discussions and disputes would freely take 
place. Some of the first café owners in Yerevan and many of the customers were 
well aware of this element of European everyday life, thus they were successful 
in establishing a similar environment of public discussions in Yerevan.

Some of the cafés in Yerevan managed to retain this role in the following years 
under the Soviet rule. Remarkably, Armenians are closely connected with the 
history of the European café culture. There are evidences showing coffee trac-
es of Armenians in the history of everyday life of Europeans: drinking coffee, 
which is a typical element of Eastern cultures, is often “imported” to Europe by 
Armenians, which later is Europeanized and a while later the Armenian repa­
triates «import» it to Armenia as a fashionable element of the daily life culture 
of Europe.

Keywords: urban everyday life, café culture, public sphere, free public commu­
nication.



503

ՀԱՊԱՎՈՒՄՆԵՐ

ԱՀ	 —	 Ազգագրական հանդես
ԱՇՍԱՀ	 —	 Արմեն Շավարշի Սարգսյանի անձնական հավաքածու
ԳՀ ՓԺԲ	 —	 Գարեգին սարկաւագ Հովսէփեանց, Փշրանքներ ժողովր­

դական բանահիւսութիւնից
ԳՍ	 —	 Գարեգին Սրվանձտյանց
ԵԼՄ	 —	 Ե. Լալայեան, Մարգարիտներ հայ բանահիւսութեան
ԷԱԺ	 —	 Էմինեան ազգագրական ժողովածու
ԼՀԳ	 —	 Լրաբեր հասարակական գիտությունների
ՀԱԲ	 —	 Հայ ազգագրություն և բանահյուսություն
ՀԺՀ	 —	 Հայ ժողովրդական հեքիաթներ
ՀՀ ՀԱՀԽ	 —	 Հին աւանդական հեքիաթներ Խոտորջրոյ, հաւաքեց 

Հ. Մ. Հաճեան
ՀՀ ՊԿՊԱ	 —	 Հայաստանի Հանրապետության պատմության կենտրո­

նական պետական արխիվ
ՀՍՀ	 —	 Հայկական սովետական հանրագիտարան
ՄՄ	 —	 Մեսրոպ Մաշտոցի անվան մատենադարան
ՆԳՆ	 —	 Ներքին գործերի նախարարություն
ՊԲՀ	 —	 Պատմաբանասիրական հանդես
Վկ	 —	 Վկայություն
ՔՀ	 —	 «Քրիստոնյա Հայաստան» հանրագիտարան
МНМ	 —	 Мифы народов мира
СЭ	 —	 Советская этнография
СПГУ	 —	 Санкт-Петербургский государственный университет
ЧГИКИ	 —	 Чувашский государственный институт культуры  

и искусств



504

CONTENTS

	 Preface	 9
1.	 Stepan Lisitsian (on the occasion of his 150th birthday)	 11
	 Lilia Vardanyan

	 I. THE ARMENIAN GENOCIDE, SELF-DEFENCE, CANONIZATION

2.	  Shaping the image of “the enemy” as supporting factors  
for the mass violence in the context of the Armenian Genocide	 18

	 Hasmik Grigoryan

3.	 The heroic battle of Moussa dagh according  
to the testimonies of the eyewitness survivors	 27

	 Verzhine Svazlyan
4.	 Andranik: folklore character	 41
	 Alvard Ghaziyan
5.	 Canonization of the martyrs of the Armenian Genocide  

as a cultural event	 54
	 Harutyun Marutyan

	 II. STALINISM: YESTERDAY AND TODAY

6.	 The forced relocation of Armenians and the subgroup of “Turks”  
in specific localities exiled from the Black sea area	 66

	 Hranush Kharatyan
7.	 Altayan exile as a source of innovations	 81
	 Levon Abrahamian
8.	 The localization of the monument of Anastas Mikoyan 

as a “place of memory”	 90
	 Hasmik Knyazyan

	 III. OLD AND NEW REFUGEES/IMMIGRANTS IN ARMENIA

9.	 Generation change issues in compatriotic unions	 106
	 Anna Markosyan
10.	 The Pand pilgrimage as a paradigm of the Getashen 

descendents’ identity	 116
	 Gayane Shagoyan, Arsen Hakobyan, Victoria Khurshudyan
11.	 The process of integration and naturalization of 

Armenian refugees from Azerbaijan (1988 –1992)	 126
	 Shushanik Ghazaryan

12.	 The process of accomodation of Syrian Armenians	 135
	 Armenuhi Stepanyan

13.	 Language as an important component for Syrian Armenians cultural  
adaptation (an ethno-sociological survey)	 143

	 Gayane Hakobyan



505

	 IV. ETHNOGRAPHY OF MUSEUM OBJECTS

14.	 The types of money and their ritual significance 	 156 
Armine Zohrabyan

15.	 Manifestations of compositions and ornaments  
of Armenian carpets in middle age Spanish carpets	 168

	 Lilia Avanesyan
16.	 Necklaces with dragon symbols	 179
	 Astghik Isreaelian
17.	 On the issue of promoting of ethnographic artifacts and collections  

in the light of modern market relationships	 193
	 Lianna Gevorgyan

	 V. BELIEF, RITUAL, FESTIVAL
18.	 Trepanation in the Late Bronze and Early Iron ages (on anthropological 

materials from the territory of the Lori region of Armenia)	 206
	 Anahit Khudaverdyan, Suren Hobosyan
19.	 The miracle factor in the religious-ecclesiastical legends of Moks	 217
	 Ester Khemchyan
20.	 The soul outside of the body in Armenian tales of magic	 231
	 Tamar Hayrapetyan
21.	 The Hisnakats (Forty days) feast epiphany	 243
	 Hasmik Abrahamyan
22.	 On the tradition of raising of Varaz-Trdat, the Prince  

of Caucasian Albania, on the shield	 255
	 Artak Dabaghyan
23.	 Reflection in the “curtail form” of the ritual in  

the name of one plant	 263
	 Emma Petrosyan, Zaruhi Sudjyan
24.	 Funerals that can be photographed and  

funerals that can not be photographed	 269
	 Smbat Hakobyan
25.	 Armenian-Catholic community of Samtskhe-Javakhk  

(an attempt of historic-ethnographic research)	 279
	 Sose Grigoryan

	 VI. SACRAL PLACE AND CHURCH

26.	 Sacred landscape of Tirinkatar on Aragats	 290
	 Arsen Bobokhyan
27.	 Sacred objects from medieval Saghmosavank	 302
	 Ashot Manucharyan
28.	 Mount Cassius in traditional ancient beliefs and  

folk tales of Armenians in the Antioch region	 313
	 Hagop Tcholakian



506

29.	 Two churches, two communities: social and 
religious context of newly built churches	 328

	 Yulia Antonyan

	 VII. LEISURE
30.	 The cafռ environment in Yerevan: eastern space  

with western trajectory	 340
	 Gohar Stepanyan

31.	 Leisure time structure changes in urban residential areas  
of the Republic of Armenia	 353

	 Ruben Ohanjanyan

	 VIII. PUBLIC DISCOURSE AND BEHAVIOUR

32.	 The interactions of culture and certain contemporary  
fundamental issues in Armenian public perceptions	 366

	 Nikol Margaryan, Meline Torosyan

33.	 Some aspects of gender communication issues  
in Post-Soviet Armenia	 383

	 Lilit Manukyan

	 IX. AGRICULTURE AND GATHERING

34.	 Agricultural customs in Armenia in the 17th century according  
to historiographers Zakaria Kanakertsi and Zakaria Aguletsi	 392

	 Christine Papikian

35.	 Gathering of wild fruits in Lori
	 Angela Amirkhanyan

	 X. EPIC POEM

36.	 Armenian folk heroic epic	 414
	 Armen Petrosyan

37.	 Aram Ghanalanyan: writing down and editing the versions of  
“Sasna tsrer” (Daredevils of Sassoun) epic poem	 426

	 Anna Poghosyan

38.	 The religious ceremonial component  
in the Armenian epic “Sasna tsrer”	 439	
Sargis Harutyunyan

	 XI. FAIRY TALE

39.	 Gift-bringer and adviser animals in the Armenian folk tales	 446
	 Marine Khemchyan

40.	 Fairy tale narration today	 458
	 Nvard Vardanyan

	



507

	 XII. MINOR FOLKLORE GENRES

41.	 Thematic manifestations of children’s humor	 470
	 Armen Sh. Sargsian

42.	 Folklore and ethnographic materials in the Vedi region	 484
	 Svetlana Vardanyan, Hasmik Margaryan

43.	 Distinctive Armenian words in the dialect of Turkey¦s Hamshentsi	 491
	 Sergey Vardanyan

	 Abbreviations	 503



508

ՀՆԱԳԻՏՈՒԹՅԱՆ ԵՎ ԱԶԳԱԳՐՈՒԹՅԱՆ ԻՆՍՏԻՏՈՒՏԻ 
ԱՇԽԱՏՈՒԹՅՈՒՆՆԵՐ

1

ՀԱՅ ԺՈՂՈՎՐԴԱԿԱՆ ՄՇԱԿՈՒՅԹ
XVII

ԱՎԱՆԴԱԿԱՆԸ ԵՎ ԱՐԴԻԱԿԱՆԸ ՀԱՅՈՑ ՄՇԱԿՈՒՅԹՈՒՄ
Ստեփան Լիսիցյանի ծննդյան 150-ամյակին նվիրված ժողովածու

PROCEEDINGS OF INSTITUTE  
OF ARCHAEOLOGY AND ETHNOGRAPHY

1

ARMENIAN FOLK CULTURE
XVII

TRADITION AND MODERNITY IN ARMENIAN CULTURE
Festschrift for Stepan Lisitsian on the occasion of his 150th birthday

Խմբագիրներ՝
Հարություն Մարության,
Թամար Հայրապետյան,

Սուրեն Հոբոսյան

Էջադրում և ձևավորում՝ 
Արթուր Հարությունյան




	Untitled

